7cLES POUR CELEBRER  LE BAPTEME DU CHRIST

Clé 1. Féte

Cette féte est récente dans I’Eglise catholique, puisqu’elle n’a été instaurée comme telle qu’en
1960 et que sa place dans le calendrier liturgique, le dimanche aprés la féte de I’Epiphanie, ne date que
de la réforme de 1969.

Par contre, chez nos fréres orientaux, le baptéme du Christ est central dans la féte du 6 janvier,
appelée la Théophanie, 1a Manifestation, la Révélation de Dieu : sur Jésus se manifestent 1’Esprit et la
voix du Pére.

Clé 2. Représentations

La scéne de la rencontre de Jean-Baptiste et du baptéme au Jourdain est trés fréquemment
évoquée. Nous pouvons la retrouver dans des sculptures, des vitraux ou des tableaux en Occident,
particuliérement dans les baptisteéres de nos églises (les fonts baptismaux de Saint-Barthélemy a Liege,
par exemple).

En Orient, ce sont bien siir essentiellement des icones qui nous présentent la scéne. Et il peut
étre intéressant de faire le rapprochement avec la description de 1’événement par un écrivain comme
Nikos Kazantzakis dans « La derniére Tentation » : au milieu méme de tout son roman, il en fait
comme un moment de méditation, de contemplation sur la venue de 1I’Esprit.

Clé 3. Récits évangéliques

Les quatre évangiles nous parlent de cette scéne, qui constitue méme, avec la prédication de
Jean-Baptiste, la premiére page de saint Marc.
Chez saint Jean, c’est le Baptiste lui-méme qui témoigne de ce qu’il a vécu lors du baptéme de Jésus :
il n’y a pas de récit, mais une évocation, une attestation.
Chez saint Luc et saint Matthieu, ce moment constitue 1’inauguration de la « vie publique » de Jésus.

Les accents sont 1égérement différents :
En Mc 1,9-11, Jésus est le sujet de tout le récit: c’est Iui qui voit les cieux déchirés et I’Esprit
descendre, et c’est lui qui entend : « Tu es mon Fils bien aimé ».
En Lc 3,21-22, c¢’est un bref fait de la narration, la Parole étant aussi : « Tu es mon Fils... ».
En Jn 1,32-34, ¢’est le témoignage de Jean-Baptiste qui a vu I’Esprit descendre et qui atteste : « C’est
lui, I’Elu de Dieu ».
En Mt 3,13-17, la scéne est amplifiée par la réticence préalable de Jean-Baptiste et en finale par
I’annonce qui devient une présentation : « Celui-ci est mon Fils... ».

Clé 4. Nouvelle création

L’une des facettes du récit est certainement celle d’une inauguration d’une ¢re nouvelle, d’une
nouvelle création.

En effet, il est bien dit chaque fois que I’Esprit descend « comme une colombe » sur Jésus.
Notons d’abord qu’il n’est pas dit, malgré bien des représentations, que 1’Esprit Saint vient sous la
forme d’une colombe, ni a fortiori qu’il est une colombe ! En fait, il descend comme une colombe,
c’est-a-dire qu’il plane, au moment ou Jésus remonte de 1’eau : cela ne permet-il pas le rapprochement
avec « I’Esprit de Dieu plane sur les eaux » au début de la Genese (1,2) ?

[La colombe sur les eaux est aussi présente a la fin du déluge : Gen 8,8-12, quand nait un monde
nouveau annoncé par Dieu en alliance.

Et Jonas, colombe en hébreu (!), est plongé dans 1’eau puis relevé pour sa mission (Jonas 1,15 ; 2,11-
3,2).]

En outre, quand les évangiles nous parlent des cieux qui se déchirent, nous, gens du Nord,
pensons peut-&tre spontanément a un beau rayon de soleil dans une échancrure entre les nuages. Mais
les cieux qui s’ouvrent ne répondent-ils pas a la vue courante du monde par la Bible, évoquée en Gen
1,6 dans 1’établissement de la voute céleste, du firmament ? Ici, on pourrait voir se manifester que la
terre sera différente des lors que le monde de Dieu n’est plus séparé du monde de I’homme !



Clé 5. La Voix de Dieu

11 s’agit bien avec 1’Evangile d’un nouvel ordre des choses. Dieu vient parmi les hommes,
comme saint Jean ’exprime a sa fagon : « Le Verbe s’est fait chair et il a demeuré parmi nous » (In
1,14). Ce Verbe, c’est la Parole de Dieu, la parole active, créatrice (en Genése 1 : Dieu dit, et cela est).

Avec la venue de Jésus, la communication s’installe autrement entre Dieu et les hommes : en
Mt et Mc, c’est méme souligné par deux verbes de méme radical : quand Jésus sort de 1’eau
(« monte », ana-baind), I’Esprit « descend » sur lui (cata-bainé). Une nouvelle relation est ainsi
instaurée. C’est ce qui est révélé par la proclamation de la « voix ».

La «voix qui vient des cieux » ne vient pas d’un baffle installé dans les nuages pour
impressionner la foule ! D’ailleurs, il est & remarquer que la foule présente au baptéme ne réagit pas
comme s’il y avait un miracle ou un fait surnaturel. Non, la voix qui résonne est bien celle de la Parole
de Dieu comme on peut la découvrir dans la Bible, et la laisser résonner en soi.

La Parole évoquée est 1’écho d’un des passages du prophete Isaie appelés « chants du
Serviteur » : « Voici mon Serviteur..., mon Elu... J’ai mis sur lui mon Esprit... » (Is 42,1) ainsi que
d’un psaume sur la venue du Messie : « Il m’a dit : Tu es mon Fils... » (Ps 2,7).

Les quatre chants du Serviteur et les psaumes interviennent trés souvent dans les évangiles et
les Actes des Apodtres, car ils accompagnent la vie de Jésus et ont aidé les premicres communautés
chrétiennes a prendre conscience en profondeur de la signification de sa vie, avec la mort et la
résurrection.

Clé 6. Nous-mémes

On a aussi pu célébrer que I’Esprit vient sur nous : au baptéme, a la confirmation et méme lors
de la priere eucharistique de toute messe ! Il vient pour nous aider a vivre une « nouvelle création »,
¢éclairée de la Parole de Dieu, que ce soit par la Bible ou par Jésus, la Parole de Dieu faite homme.
A la suite du Fils, Dieu parmi les hommes, c’est aussi a tous les baptisés qu’il est dit « Tu es mon
enfant bien aimé » (suivi de la mission de prétre, prophéte et roi).

Comme Jésus, aussitot apres le baptéme, est poussé par I’Esprit au désert pour y étre tenté,
nous aussi, si nous prenons cet Esprit de Dieu au sérieux, nous allons étre placés devant des choix, des
tentations. Et Jésus, pour y répondre, pour choisir, s’appuie sur la parole de Dieu.

Clé 7. Notre baptéme

La célébration du baptéme dans la tradition catholique, que ce soit pour un enfant, pour un
adolescent ou pour un adulte, reprend plusieurs aspects de ce baptéme de Jésus, a commencer bien siir
par celui du signe de I’eau. Normalement, selon le sens original du mot baptéme, on devrait y étre
plongé, mais bien souvent 1’eau est versée sur la téte, ce qui évoque sans doute moins une nouvelle
création et plus I’action de laver, de purifier. L’eau, signe de vie, rappelle le passage par I’eau, I’entrée
dans une vie nouvelle lors de la sortie d’Egypte puis de ’entrée en Terre Promise.

Cela se fait toujours en écoutant la Voix de Dieu, en donnant place a la Parole de Dieu, qui
non seulement accompagne le rite mais en explicite le sens, pour le baptisé et ses proches. C’est a cette
Parole que répond la profession de foi.

La marque d’huile, Ponction avec le « saint-chréme », manifeste 1’amour de Dieu qui pénétre
I’enfant bien-aimé et lui donne son Esprit, la force de sa présence pour la mission. Notons ici que cette
marque est spécifiquement chrétienne, puisque 1’huile se dit chrisma en grec et que celui qui en est
marqué est appelé christos; nous sommes bien rattachés au Christ par excellence, christiens,
« chrétiens » (Ac 11,26), « membres du corps du Christ », comme le dit saint Paul a propos du Christ
ressuscité (1Cor 12,27).

Célébrant que nous sommes enfants de Dieu, nous pouvons le reconnaitre nous aussi comme
« Notre Pére », et le prier a la suite de Jésus, en communion a toute I’assemblée, a toute I’Eglise.

Quant au signe de la lumiére, le cierge est allumé au cierge pascal et rappelle des lors que
notre baptéme n’est pas simplement comme celui de Jésus par Jean-Baptiste, mais qu’il nous plonge
dans le mystére de Paques, a la suite de Jésus ressuscité.

Christian, le 01/01/2025



